
Argine Kostanyan   Sils Maria, September 2025 

 1 

ABSCHLUSSBERICHT 

Werner-Ross-Stipendium 2025 

ARGINE KOSTANYAN 
 

 
Ich reiste am Montag, dem 1. September, nach Sils Maria. Ich kam aus Bratislava, fuhr durch 

Wien, stieg in München um und fuhr dann weiter Richtung Chur. Ziemlich müde war ich froh, endlich 
in den Zug nach St. Moritz zu steigen – der letzten Station vor dem lang ersehnten Sils. Dieser Teil 
der Reise führt über die Berninalinie, eine Bahnstrecke, die zum UNESCO-Welterbe gehört. Ich fand 
einen Waggon, in dem man die Fenster herunterlassen konnte und die Landschaft bewundern konnte 
– zugleich majestätisch und friedlich. Meine Müdigkeit war sofort verschwunden. Obwohl es sehr kalt 
war, wollte ich keine Minute verlieren, um meine Jacke zu holen. Dieses Gefühl, keinen einzigen 
Augenblick verpassen zu wollen, begleitete mich während meines gesamten Aufenthalts. 

Als ich in St. Moritz aus dem Zug stieg, befand ich mich buchstäblich in den Wolken. Alles 
fühlte sich surreal an: die Busfahrt nach Sils-Maria, das Hören fragmentarischer Gespräche von 
Menschen mit fremden Akzenten über einen Ort, den ich nur aus den Seiten von Nietzsches Büchern 
kannte. Und nun war ich endlich angekommen. Wie viele Museen in Europa ist auch das Nietzsche-
Haus montags geschlossen. Man hatte mir gesagt, dass möglicherweise niemand da sei, um mir die Tür 
zu öffnen, und dass ich meinen Schlüssel beim Nachbarn finden könnte. Doch es war ein regnerischer, 
trüber Tag, und als ich die witzig versteckte Klingel läutete, traf ich auf den Kurator des Nietzsche-
Hauses, Dr. Peter Villwock. In seiner freundlichen Art erklärte mir Peter kurz die Hausregeln, zeigte 
mir mein Zimmer und stellte mich allen im Haus vor, das sehr belebt war. Jemand arbeitete in der 
Bibliothek an Bertolt Brecht, jemand anderes kochte in der Küche und hörte dabei klassische Musik – 
und ich verliebte mich sofort in diesen Ort! Und das ganz zu schweigen davon, dass dies das Haus war, 
in dem Nietzsche lebte und arbeitete – eine Vorstellung, die für mich fast überwältigend war. 

Meine Tage folgten einem natürlichen Rhythmus, geprägt vom Wetter draußen und den 
Öffnungszeiten des Museums drinnen. Ich arbeitete meist vormittags, unternahm nachmittags 
Wanderungen, und da ich mir die Regel gesetzt hatte, vor Sonnenuntergang zurückzukehren, hatte ich 
immer Zeit, abends weiterzuarbeiten. Ich finde es interessant, dass einige meiner Vorgänger ebenfalls 
erwähnen, dass sie sich während ihres Aufenthalts gewisse Regeln für sich selbst aufstellten. Für mich 
ergaben sich diese Regeln aus meinen Wanderungen. Gleich an meinem ersten Tag besuchte ich den 
Zarathustra-Stein. Ich wusste, dass ich mich auf nichts anderes konzentrieren könnte, solange ich wusste, 
dass dieser mythische – vielleicht zu mythische – Stein irgendwo in der Nähe war. Ich wanderte in der 
Nähe von Silvaplana und dann entlang des Silsersees nach Chastè, wo ich entdeckte, dass es einen 
weiteren Nietzsche-Gedenkstein gibt. Doch als ich in den folgenden Tagen höher in die Berge wanderte, 
dem Wasserfall in Surlej folgte und durch die Wälder ging, wurde mir klar, dass ich einige Regeln 
aufstellen musste: immer vorbereitet sein; den Weg kennen, auf dem Pfad bleiben (Ausnahmen 
möglich und notwendig beim Zusammentreffen mit Kühen); wie bereits erwähnt, genügend Zeit 
einplanen, um vor Sonnenuntergang zurückzukehren; und am wichtigsten: keine Hybris! Wenn ich mich 
zu müde oder überfordert fühlte, erinnerte ich mich daran, die Höhe und die Aufgabe allgemein zu 
respektieren. 



Argine Kostanyan   Sils Maria, September 2025 

 2 

Viele Male, beim Aufstieg, fühlte ich absolute Erschöpfung – fast eine Art Selbsthass – weil es 
so schwer war, auch nur einen weiteren Schritt zu machen. Doch nach dem Erreichen des Gipfels, beim 
Anblick der Landschaft und der schneebedeckten Berge, beim Schluck Tee oder Wasser aus 
Bergquellen oder Seen, sah ich mich um und begann sofort zu überlegen, wohin ich als Nächstes gehen 
könnte. 

Allein zu wandern hat etwas ganz Besonderes. Man ist allein mit den eigenen Gedanken, dem 
eigenen Weg, den eigenen Begegnungen und dem eigenen Ziel. Man muss jeden einzelnen Schritt 
kontrollieren und dabei sehr konzentriert bleiben. Während dieser Wanderungen, wenn mein Geist 
völlig fokussiert war und mein Körper höchste Disziplin verlangte, fühlte ich mich am freiesten! 

Zu meinen eindrucksvollsten Wanderungen gehörten: das wunderschöne Marmoré, das man in 
weniger als einer Stunde erreichen kann, wenn man dem Weg direkt vom Nietzsche-Haus folgt; 
Muott’Otta, das Peter als „kleinen Hügel“ übersetzte, sich für jemanden, der einige Jahre in den 
Niederlanden gelebt hat, aber ganz und gar nicht klein anfühlt; sowie der Weg über die Alp Prasüsa und 
Furtschellas zu den sechs Bergseen, die unter dem Namen Senda Ils Lejins bekannt sind. Auf dem Aufstieg 
kann man kleinere Murmeltiere, aber auch Steinböcke und Gämsen pfeifen hören, als würden sie 
einander mitteilen, dass jemand in der Nähe ist, während sie gleichzeitig perfekt getarnt bleiben. Einer 
der schönsten Wege ist die Bernina-Tour mit ihren schmalen Pfaden, Bergquellen und großartigen 
Ausblicken auf Silvaplana und den Silsersee auf dem Weg nach Corvatsch–Murtèl; ebenso der 
Spaziergang um den Silsersee bis nach Maloja, vorbei an den malerischen Dörfern Grevasalvas und Isola, 
mit Eseln und Pferden auf dem Rückweg; oder die Wanderung zum Gipfel des Piz Chüern, dem 
höchsten Punkt, den ich erreichen konnte. 

Die Disziplin und Aufmerksamkeit, die ich beim Wandern entwickelte, übertrugen sich auch 
auf meine Arbeit. Ich konnte stundenlang in der gemütlichen Bibliothek sitzen, lesen und arbeiten und 
machte nur kurze Pausen, um nach Nietzsches Tieren zu schauen – den Statuen der Schlange und des 
Adlers –, die man vom Sessel am Fenster aus sehen kann, sowie nach den lebhaften Eichhörnchen, die 
um sie herumlaufen. Die kleine, aber sehr gut ausgestattete Bibliothek erwies sich als äußerst hilfreich: 
mit Nietzsches Werken in nahezu allen Sprachen (zu meiner großen Überraschung sogar auf 
Armenisch), der KSA in allen Farben, Nietzsche-Kommentaren und einer Fülle an Sekundärliteratur. 
An Regentagen war meist jemand im Haus, weshalb ich es vorzog, oben zu bleiben – in dem Raum, 
den ich nach einem Monat als „meine“ Bibliothek betrachtete –, oder die Dorfbibliothek, die Biblioteca 
Engiadinaisa, mit ihrem wunderbaren Panoramablick auf die Berge zu besuchen. 

Die Forschung, an der ich während meines Aufenthalts in Sils Maria gearbeitet habe, 
konzentrierte sich auf eine Neubestimmung des Begriffs der Vergebung (Verzeihung) bei Nietzsche. 
Nietzsche, ein Philosoph, der mitunter über die Notwendigkeit der Rache schreibt, ist nicht der erste 
Denker, an den man denkt, wenn es um Vergebung geht. Jedes Mal, wenn ich mein Thema in 
Gesprächen in der Bibliothek oder in der Küche erwähnte, begegnete mir daher zunächst 
Überraschung und dann Neugier. Dies gab mir die Möglichkeit, mein Projekt auf unterschiedliche 
Weise zu erklären, auf verschiedene Textstellen zu verweisen, neue Fragen zu erhalten und zahlreiche 
Empfehlungen zu sammeln – wofür ich sehr dankbar bin! 

Ich hatte ursprünglich nie vor, zum Begriff der Vergebung bei Nietzsche zu forschen. Was 
mich zunächst interessierte, war vielmehr die Frage, wie Nietzsche in seiner Philosophie zwei scheinbar 
widersprüchliche Impulse miteinander verbindet: sein lebenslanges Engagement für die Bejahung des 
Lebens und seine radikale Kritik an bestimmten Aspekten desselben. Meine These ist, dass Nietzsche 



Argine Kostanyan   Sils Maria, September 2025 

 3 

in der Bejahung des Lebens auf diejenigen stößt, die das Leben verneinen. Um ein wirklicher Bejaher 
des Lebens zu sein, muss er einen Weg finden, mit ihnen umzugehen, ohne ihre Geste der Kritik zu 
wiederholen. Wenn er sie einfach bejaht, bejaht er zugleich ihre Verneinung und verfehlt damit die 
Lebensbejahung. Wenn er sie hingegen negiert, verfehlt er sie ebenfalls, da er selbst zum Verneiner 
wird. Hier kommt die Vergebung ins Spiel: als eine Möglichkeit, diese Aporie zu lösen, da Vergebung 
eine Form der Bejahung ist, die auch Verneiner als Verneiner bejahen kann. 

Der Begriff der Vergebung, wie wir ihn heute kennen, ist stark vom Christentum geprägt. 
Dabei wird jedoch oft übersehen, dass Vergebung im Christentum fast ausschließlich als Vorrecht 
Gottes verstanden wird – was sie für Nietzsche unmöglich oder zumindest fiktiv macht.1  Zweitens ist 
auch unser heutiges Verständnis von Vergebung als etwas Bedingtem, das heißt als etwas, das nur bei 
Reue oder Umkehr gewährt wird, stark durch christliches Denken beeinflusst. Wie jedoch ein großer 
Teil der Sekundärliteratur zur Vergebung zu Recht betont, muss das Unrecht für eine sinnvolle 
Vergebung Unrecht bleiben. Wenn der Täter Reue zeigt oder sich grundlegend verändert, gibt es 
eigentlich nichts mehr zu vergeben. Dieses Paradox finden wir auch bei Nietzsche. So schreibt er etwa 
in Zur Genealogie der Moral I,10: 

Seine Feinde, seine Unfälle, seine Unthaten selbst nicht lange ernst nehmen können — das ist 
das Zeichen starker voller Naturen, in denen ein Überschuss plastischer, nachbildender, 
ausheilender, auch vergessen machender Kraft ist (ein gutes Beispiel dafür aus der modernen 
Welt ist Mirabeau, welcher kein Gedächtniss für Insulte und Niederträchtigkeiten hatte, die man an ihm 
begieng, und der nur deshalb nicht vergeben konnte, weil er — vergass) (GM I 10, KSA 5.273, 
Hervorhebung hinzugefügt). 
 

Mirabeau steht hier für eine starke, in sich geschlossene Natur mit einem Übermaß an Kraft, das es 
ihm erlaubt, Feinde, Unglücksfälle oder sogar eigene Verfehlungen nicht lange ernst zu nehmen. 
Zugleich aber verhindert diese Stärke die Möglichkeit der Vergebung. Daraus folgt, dass das Erinnern 
an die Verletzung oder an das begangene Unrecht eine notwendige Voraussetzung für Vergebung zu 
sein scheint. Die Frage lautet daher: Ist Vergebung möglich, wenn man sich noch verletzt fühlt oder 
wenn das Unrecht nicht vergessen ist? 

Genau diese Frage stellt Jacques Derrida in seinen Überlegungen zur Vergebung. Auch für 
Derrida ist Vergebung paradox. Wahre Vergebung, so argumentiert er, muss rein und unbedingt sein 
– sie darf keine Reue oder Veränderung auf Seiten des Täters voraussetzen. Derrida vergleicht 
Vergebung mit einer Gabe und schlägt vor, dass beide den Kreislauf der Gegenseitigkeit durchbrechen 
und so eine Bejahung ohne Wiederholung ermöglichen. Zugleich weist er darauf hin, dass traditionelle 
Vergebung Souveränität voraussetzt, also die Macht zu vergeben, und schreibt: “[t]he most difficult 
task, at once necessary and apparently impossible, would be to dissociate unconditionality and sovereignty” 
(On Forgiveness, s. 59, Hervorhebung im Original).2  Vereinfacht gesagt stellt sich – wie bei Nietzsche – 
die Frage, ob es möglich ist, aus der Position des Verletzten, also aus einer Position der Schwäche, zu 
vergeben. 

 
1 Cf., AC 15: “Weder die Moral noch die Religion berührt sich im Christenthume mit irgend einem Punkte der 
Wirklichkeit. Lauter imaginäre Ursachen („Gott“, „Seele“, „Ich“ „Geist“, „der freie Wille“ — oder auch „der 
unfreie“); lauter imaginäre Wirkungen („Sünde“, „Erlösung“, „Gnade“, „Strafe“, „Vergebung der Sünde“)” (KSA 
6.181). Vgl. AC 49 KSA 6.213–4. 
2 Jacques Derrida, “On Forgiveness,” in On Cosmopolitanism and Forgiveness, übersetzt von Mark Dooley und Michael 
Hughes, (London: Routledge, 2001).  



Argine Kostanyan   Sils Maria, September 2025 

 4 

Ich habe festgestellt, dass in bestimmten Passagen von Also sprach Zarathustra das Motiv des 
Gebens als Antwort auf Unrecht mehrfach auftaucht und dabei auffällige Parallelen zu Derridas 
Verständnis von Vergebung als Gabe und als Geben außerhalb der Logik der Gegenseitigkeit zeigt. 
Darüber hinaus finden sich gerade im Zarathustra und besonders im Nachlass zu diesem Werk mehrere 
Notizen, in denen Nietzsche von Vergebung in einem stärker bejahenden Sinn spricht. Dies führte 
mich dazu, genauer zu untersuchen, wie Nietzsche in diesem Werk die Ideen des Gebens und der Gabe 
formuliert. Das Motiv des Gebens kann als eines der Leitmotive von Also sprach Zarathustra verstanden 
werden. Über den expliziten Verweis auf das Kapitel „Von der schenkenden Tugend“ hinaus beginnt 
das Buch mit Zarathustras Abstieg und seinem Bedürfnis zu geben. Er leidet darunter, dass er nicht 
geben kann, da es keine Empfangenden gibt; dies führt dazu, dass er sich mehrfach zurückzieht. Er 
kann weder zu wenig geben (dafür ist er nicht arm genug),3 noch zu viel, da dies den anderen 
beschämen würde.4 

Diese Überlegungen werfen mehrere zentrale Fragen auf: Ist Überfluss für Nietzsche ein 
Zeichen von Stärke oder von Schwäche? Setzt Geben notwendigerweise die Anwesenheit eines 
Empfangenden voraus? Verstärkt das Geben die Logik der Gegenseitigkeit, durchbricht es sie oder 
erzeugt es etwas ganz anderes? Und schließlich: Wie prägen diese Dynamiken das Verständnis von 
Vergebung bei Nietzsche? Darüber hinaus beschäftige ich mich mit weiteren Fragen im 
Zusammenhang mit Vergebung: Wie verhält sich Vergebung zur Gerechtigkeit? Schließt Vergebung 
Strafe aus, oder gehört sie einer ganz anderen Ordnung an? 

Ich hatte das große Glück, über diese Fragen im Rahmen des Nietzsche-Kolloquiums 
nachzudenken, dessen Thema in diesem Jahr Gerechtigkeit und Gewalt war. Ich habe nicht nur sehr von 
den Vorträgen profitiert, sondern noch mehr von der Möglichkeit, in informelleren Umgebungen – 
etwa abends, in den Pausen oder während der Führung durch das Nietzsche-Haus – mit renommierten 
Nietzsche-Forscherinnen und -Forschern ins Gespräch zu kommen. Einer der Höhepunkte des 
Programms war eine Lektüregruppe unter der Leitung von Prof. Claus Zittel, in der wir Texte 
diskutierten, die eng mit meiner eigenen Forschung verbunden sind und zu denen ich ganz sicher 
zurückkehren werde. 

Ich möchte meine tiefe Dankbarkeit für die Möglichkeit ausdrücken, nach Sils Maria zu 
kommen und einen Monat im Nietzsche-Haus zu verbringen! Ich danke dem Nietzsche Forum 
München e.V., Dr. Elke Wachendorff sowie den Mitgliedern der Jury für die Unterstützung meines 
Projekts. Ich muss zugeben, dass ich hohe Erwartungen an diesen Ort hatte – doch die Wirklichkeit 
hat sie bei Weitem übertroffen. Schon ein einziger Blick aus der Tür des Nietzsche-Hauses reicht aus, 
um sich wie in einem Traum zu fühlen. 

Ich möchte mich außerdem herzlich bei Peter bedanken, der die aufmerksamste, 
gastfreundlichste und einfach genau richtige Person für das Nietzsche-Haus ist. Man spürt seine Liebe 
und Sorge für diesen Ort, durch die das Haus zu einem lebendigen Organismus wird, in dem sich alle 
kennen und respektieren und sowohl Gemeinschaft als auch Rückzug möglich sind. Vielen Dank für 
deine Geduld mit meinem Deutsch, für deine Hilfe in allen Fragen und für deine Empfehlungen zu 
Wanderungen und zu Nietzsche-Literatur. Ich freue mich sehr darauf, zurückzukehren und dich 
wiederzusehen! 

 
3 Za I Vorrede. 
4 Za I Natter, Za II Mitleidigen.  



Argine Kostanyan   Sils Maria, September 2025 

 5 

Im Berry Museum bin ich auf den Spruch gestoßen, dass das Engadin „neun Monate Winter und 
drei Monate schlechtes Wetter“ habe. Für mich war es jedoch eher wie die Decken im Mili-Weber-
Museum, die alle Jahreszeiten zeigen – farbenfroh, lebendig und voller Leben! Ich bin dankbar für all 
die zufälligen Begegnungen und kleinen Momente, die meinen Aufenthalt geprägt haben: das 
überraschende Treffen mit Paul van Tongeren im Nietzsche-Haus; die Begegnung mit Mirella Carbone 
im Segantini-Museum, bevor wir uns später beim Kolloquium näher kennenlernten; Gespräche über 
Segantini, van Gogh und Kunst mit einem Bauern in Sils Maria; und all die kleinen und tiefgehenden 
Gespräche mit den Gästen in der Küche des Nietzsche-Hauses. All dies machte meinen Aufenthalt 
wirklich magisch, und ich freue mich sehr darauf, wieder zurückzukehren! 

 

 
Ihre Nietzsche-Stipendiatin 2025 

Argine Kostanyan 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Argine Kostanyan   Sils Maria, September 2025 

 6 

Fotodokumentation: 
 

 
Marmoré (2203 m) zum ersten Mal – 5. September. 

 
 

 
Val Fex auf dem Weg nach Furtschellas und Senda Ils Lejins (2647 m) – 7. September. 



Argine Kostanyan   Sils Maria, September 2025 

 7 

 

 
Silsersee von der Wanderung nach Muott’Ota (2458 m) – 11. September. 

 
 

 
Piz Chüern (2683 m) – 15. September. 

 



Argine Kostanyan   Sils Maria, September 2025 

 8 

 

 
Bernina-Tour auf dem Weg nach Murtèl und Corvatsch – 17. September. 

 
 

 
Murtèl (2272 m). 

 



Argine Kostanyan   Sils Maria, September 2025 

 9 

 

 
Sils Maria zwischen Silsersee und Silvaplana, Blick vom Corvatsch (2702 m). 

 
 

 
Val Fedoz – 18. September. 

 



Argine Kostanyan   Sils Maria, September 2025 

 10 

 

 
Blick auf Val Fex von der Alp Muot Selvas (2073 m) – 20. September. 

 
 

 
Geliebte Alpakas und Kuh im Val Fex. 

 



Argine Kostanyan   Sils Maria, September 2025 

 11 

 
Nietzsche-Haus – Zuhause für September 2025. 

“Anfang August 1881 in Sils-Maria, 
6000 Fuss über dem Meere und viel höher über allen menschlichen Dingen! —“ 

— Friedrich Nietzsche, NL 1881, 11[141]. 
 
 

 
Letzte Wanderung zum Marmoré vor der Abreise – 29. September. 


